
1

Muslimisch 
leben

in Basel.



Impressum
Gestaltung: OSW / Druck: Werner Druck & Medien AG / Auflage: 700 Ex. / Februar 2026

Die BMK als Ansprechpartnerin

Die Basler Muslim Kommission fungiert als zentrale Anlaufstelle 
für alle Fragen rund um den Islam und das muslimische Leben  
in Basel-Stadt und Basel-Landschaft. Täglich erreichen die BMK 
Anfragen, sei es über Instagram, E-Mail oder telefonisch, zu 
religiösen Themen, gesellschaftlichen Anliegen oder konkreten 
Unterstützungsangeboten. Je nach Bedarf bietet sie direkte Hilfe 
an oder vermittelt an passende Stellen weiter.

Als Dachverband von 18 Mitgliedsmoscheen ist die BMK eng  
mit der muslimischen Gemeinschaft vernetzt, führt regelmässige  
Sitzungen durch und steht in engem Austausch mit Behörden,  
dem Kanton und weiteren Partner:innen. So können Anliegen 
schnell aufgenommen und gemeinsam Lösungen gefunden 
werden. Die BMK versteht sich dabei als offene Plattform für 
Kommunikation und Vermittlung, die jederzeit erreichbar  
und engagiert ist.



33

Inhalt

	 Vorwort Eugen-Biser-Stiftung� 4 
	 Vorwort Fachstelle Integration und Antirassismus, 
	 Kanton Basel-Stadt 	                                			                6
	 1 / 	 Vielfalt muslimischen Lebens in der Region Basel� 8
	 2/ 	 Die Basler Muslim Kommission� 10
	 3/ 	 Zusammenarbeit mit den Kantonen � 12
	 4/	 Rechtliche Anerkennung� 13
	 5/ 	 Antimuslimischer Rassismus� 16 
	 6/ 	 Alltagsfragen� 22
	 7/ 	 Islamwissen und gesellschaftliche Beiträge� 25
	 8/ 	 Medien und Islam � 26
	 9/ 	 Zentrale Anliegen der Basler Muslim Kommission� 27
	 10/ 	 Im Zeichen des Miteinanders� 28
	 11/	 Quellen� 30
	 12/ 	 Weiterführende Literatur� 31



4

Vorwort  
Eugen-Biser-Stiftung

Seit Oktober 2023 läuft das  
bei der Eugen-Biser-Stiftung angesiedel-
te Projekt «Brückenbauen in der Kom-
mune – Muslimische Teilhabe und gesell-
schaftliches Zusammenleben im 
DACH-Raum». Gefördert von der Robert 
Bosch Stiftung begleitet es sechs Ge-
meinden in Deutschland, Österreich und 
der Schweiz – Basel, Schaffhausen, 
Dornbirn, Salzburg, Stuttgart und Augs-
burg – dabei, jeweils ein gesellschaftlich 
relevantes Projekt gemeinsam mit mus
limischen Gruppen umzusetzen. Die drei 
Länder unterscheiden sich hinsichtlich 
der Strukturen und rechtlichen Rahmen-
bedingungen, während zugleich jede 
einzelne Stadt ihre Eigenheiten mitbringt. 

In Basel existiert mit der Basler Muslim 
Kommission (BMK) ein Zusammen-
schluss verschiedener Islamgemeinden, 
die sich in den Kantonen Basel-Stadt 
und Basel-Landschaft befinden. Diese 
überregionale Dachorganisation kann  
als Partnerorganisation für die Behörden 
wirken. 

Im nächsten Schritt wurde ein Evalua-
tionsprozess gestartet, in dem eine Art 
Zwischenstand des Verhältnisses zwi-
schen dem Kanton Basel-Stadt sowie 
der muslimischen Bevölkerung ermittelt 
und versucht werden sollte dieses zu 
optimieren.

In diesem Zusammenhang erschien es 
sinnvoll, einen Katalog mit verschiede-
nen Themen zu erstellen, die zum einen 
für muslimisches Leben in Basel und 
zum anderen für die Teilhabe der musli-
mischen Bevölkerung zentral sind, und 
dabei Handlungsempfehlungen sowie 
Ideen zu ihrer Umsetzung zu formulieren. 
Dies ist mit der vorliegenden Broschüre 
gelungen. Sie trägt neben Zahlen, Daten 
und Fakten auch Erfahrungen, Anliegen 
und Wünsche prägnant und sachlich 
zusammen. Die angeführten Inhalte ma-
chen deutlich, welche Themen die  
BMK beschäftigen, und sollten im Sinne  
eines besseren Zusammenlebens mit 
der muslimischen Bevölkerung in Basel 
politisch und gesellschaftlich Beachtung 
finden. 

Für uns war die Zusammenarbeit sowohl 
mit der BMK als auch mit dem Kanton 
Basel-Stadt eine spannende Herausfor-
derung und von vielen guten Gesprächen 
und freundlichen Begegnungen ge-
prägt. Unser aufrichtiger Dank gilt dafür 
den Vorstandsmitgliedern der BMK 
sowie Claudia Hoffmann, der Koordinato-
rin für Religionsfragen im Präsidialde-
partment des Kantons Basel-Stadt. Die 
beiden Autorinnen Zeynep Karatekin 
und Beyza Nur Bal seien an dieser Stelle 
besonders hervorgehoben. Sie haben 
viel Zeit und Kraft in die Erarbeitung 
dieser Broschüre investiert. Das Ergeb-
nis spricht für sich!

Hussein Hamdan
Projektleiter

Tim Florian Siegmund
Projektkoordinator

Die Projektgruppe «Brückenbauen» 
im Gespräch.



5

Bild Basel



6

Muslimische Menschen bilden 
nach den christlichen Kirchen die grösste 
Religionsgemeinschaft in der Schweiz – 
auch in der Region Basel stellen sie die 
grösste religiöse Minderheit dar. Gemäss 
der Strukturerhebung des Bundes leben 
in Basel-Stadt und in Basel-Landschaft 
rund 30’000 muslimische Menschen. 

Autorin der vorliegenden Broschüre ist 
die Basler Muslim Kommission (BMK). 
Die Broschüre gibt Einblick in das musli-
mische Leben in der Region und macht 
die Anliegen der muslimischen Gemein-
schaft in Basel sichtbar. Sie ist eine 
Einladung, das tatsächliche Leben, die 
Beiträge und Bedürfnisse muslimischer 
Menschen zu entdecken. Das Wissen 
und die Erfahrungen muslimischer Men-
schen in unserer Region werden aus  
der Perspektive der muslimischen Ge-
meinschaft erkennbar. 
 
Die Autorin der Broschüre, die BMK, ist 
ein Dachverband, in dem achtzehn 
verschiedene Moschee- und Kulturverei-
ne in der Region Basel zusammenge-
schlossen sind. Diese sind Gebetsräume, 
aber auch soziale und kulturelle Zentren, 
in denen sich muslimisches Leben und 
Gemeinschaft entfaltet. Der Dachverband 
ist wichtige Ansprechpartnerin für die 
Kantone. Als aktive und verlässliche Part-
nerin setzt sich die BMK für Dialog, 
Teilhabe und friedliches Miteinander ein.

Die Koordination für Religionsfragen im 
Kanton Basel-Stadt arbeitet als Teil der 
Abteilung Gleichstellung und Diversität 
in beratender Funktion an der Schnitt-
stelle von Verwaltung, Politik, Religions-
gemeinschaften und Bevölkerung. Der 
Austausch mit Religionsgemeinschaften 
und religiösen Dachverbänden und die 
Informationsvermittlung sind dabei zent-
ral. Ein wertvolles Instrument dafür  
ist der Runde Tisch der Religionen beider 
Basel, an dem auch die Basler Muslim 
Kommission vertreten ist. Im Rahmen des 

kantonalen Integrationsprogrammes 
unterstützen die Kantone unter anderem 
Beratungsstellen wie Stopp Rassismus 
und fördern Spracherwerb oder Arbeits-
marktfähigkeit. In diesem Rahmen 
unterstützt die Abteilung Gleichstellung 
und Diversität auch das Projekt Brü-
ckenbauen. 
 
Der Austausch zum Umgang mit islam-
bezogenen Themen mit fünf anderen 
Städten in Deutschland, Österreich und 
der Schweiz, ermöglicht durch das 
Projekt Brückenbauen, eröffnete neue 
Perspektiven auf das gelingende 
Zusammenleben mit der muslimischen 
Bevölkerung in der Region Basel. Die 
Zusammenarbeit mit der Islamberatung 
Bayern und der Eugen-Biser-Stiftung  
im Rahmen dieses Projektes erlebten wir 
als äusserst fruchtbar und möchten  
uns an dieser Stelle für ihr grosses Enga-
gement bedanken. Bedanken möchten 
wir uns vor allem auch beim Vorstand der 
BMK und den beiden Autorinnen der 
Broschüre, Zeynep Karatekin und Beyza 
Nur Bal, die viel in die Erarbeitung dieser 
Broschüre investiert haben.

Muslimisches Leben ist ein selbstver-
ständlicher Teil der Gesellschaft in der 
Region Basel. Wir laden Sie ein, diese 
Broschüre als Gelegenheit zum Kennen-
lernen und zum Perspektivenwechsel  
zu nutzen. Wir sind überzeugt, dass so 
Austausch- und Dialogmöglichkeiten 
geschaffen werden, die den gesellschaft-
lichen Zusammenhalt fördern.

Jenny Pieth
Co-Leiterin Abteilung Gleichstellung 
und Diversität

Claudia Hoffmann
Koordinatorin für Religionsfragen
Fachstelle Integration und Antirassismus

Vorwort Fachstelle Integration 
und Antirassismus, Kanton  
Basel-Stadt	



7

Fastenbrechen 2025 der BMK: Der Imam spricht 
das Abendgebet und gibt damit das Zeichen zum 
Beginn des Fastenbrechens. Kathrin Schweizer, 
Regierungsrätin BL, richtet ein Grusswort an die 
Anwesenden, während im Saal eine warme, 
respektvolle und fröhliche Atmosphäre herrscht, 
geprägt von Begegnungen und gemeinsamem 
Miteinander.



8

Die Abstimmung über das 
Minarettverbot im Jahr 2009 machte 
deutlich, wie tief Ängste und Vorurteile 
gegenüber dem Islam in der Schweiz 
verankert sind. Diese Ängste werden oft 
durch Unwissen und pauschalisierende 
Darstellungen genährt, die seit den An-
schlägen vom 11. September 2001 ver-
stärkt in der öffentlichen Wahrnehmung 
präsent sind. Dabei wird jedoch häufig 
übersehen, wie vielfältig und unterschied-
lich muslimisches Leben in der Schweiz 
tatsächlich ist. 

Der Islam in der Schweiz ist stark von 
geografischen sowie wirtschaftlichen 
Faktoren geprägt und unterscheidet sich 
regional. Basel-Stadt etwa ist trotz sei-
ner vergleichsweise kleinen Fläche einer 
der Kantone mit einem höheren Anteil 
muslimischer Einwohner:innen. Dies ist 
eng mit Migrationsbewegungen und  
der industriellen Entwicklung verbunden, 
die Basel im 20. Jahrhundert beein-
flussten. Darauf weist auch Dr. Andreas 
Tunger-Zanetti, Islamwissenschaftler 
und Geschäftsführer des Zentrums Reli-
gionsforschung an der Universität 
Luzern, hin. Seiner Einschätzung nach 
ist diese Präsenz keineswegs überra-
schend, sondern spiegelt die historischen, 
wirtschaftlichen und gesellschaftlichen 
Entwicklungen der Region wider.
 
Gemäss dem Bundesamt für Statistik 
(Stand 2023) leben rund 14’000 
Muslim:innen in Basel-Stadt und etwa 
15’000 in Basel-Landschaft.

Die Mehrheit der Muslim:innen in der 
Schweiz stammt aus der Türkei sowie den 
Balkanländern (vor allem Bosnien-Her-
zegowina, dem südlichen Serbien, sowie 
Kosovo und Nordmazedonien). Dane-
ben gibt es bedeutende Gemeinschaften 
aus Nordafrika (insbesondere Tunesien 
und Marokko) sowie dem Nahen Osten. 
Ursprünglich kamen in den 1960er- und 
1970er-Jahren vor allem junge Männer 
als Gastarbeiter in die Schweiz. Mit der 
Familienzusammenführung wuchs die 
muslimische Bevölkerung um Frauen und 
Kinder, wodurch sie heute eine grös
sere soziale und demografische Vielfalt 
aufweist.

Die überwiegende Mehrheit der Schwei-
zer Muslim:innen gehört dem sunniti-
schen Islam an, wobei auch schiitische, 
alevitische sowie kleinere Gemeinschaf-
ten wie die Ahmadiyya vertreten sind.

Basel-Stadt ist nach Zürich der viel
fältigste Kanton der Schweiz. Eine Viel-
falt, die sich in kultureller, sprachlicher 
und religiöser Hinsicht zeigt. Diese wird 
in Basel zusätzlich durch die geografi-
sche Lage im Dreiländereck mit Deutsch-
land und Frankreich begünstigt.

Generell zeigt sich: Bevölkerungsvielfalt 
ist in der Schweiz besonders in urbanen 
Räumen präsent. Neben Zürich und Basel 
etwa auch in Lausanne und Genf. Gera-
de in Städten, wo Arbeitsmöglichkeiten 
und Bildungsangebote eine grosse An-
ziehungskraft entfalten, bündeln sich 
unterschiedliche Lebensrealitäten, Spra-
chen und Glaubensrichtungen, was  
sie zu zentralen Orten gesellschaftlicher 
Diversität macht.

Vielfalt muslimischen 
Lebens in der Region Basel1/

https://www.bfs.admin.ch/asset/de/33947032


9

Während in Zürich das muslimische 
Gemeindeleben eher heterogen ist und 
sich auf zahlreiche Herkunftsländer 
verteilt, konzentrieren sich in Basel viele 
Moscheen und islamische Vereine  
vor allem auf die türkische Community.

Der Grad der Orga
nisation muslimi-
scher Gemeinschaf-
ten in Basel ist nach 
Tunger-Zanettis 
Einschätzung be-
merkenswert hoch. 
Als Dachverband 
vereint die Basler 
Muslim Kommission 
(BMK) derzeit 18 Moscheen und bildet 
eine zentrale Plattform für Austausch, 
Zusammenarbeit und gemeinsame Ver-
tretung innerhalb der Stadtgesell-
schaft. Die gute Organisation ermög-
licht es, lokale Herausforderungen 
schnell zu erkennen und gemeinsam 
anzugehen. Auch die Zusammenarbeit 
mit kantonalen und kommunalen Be
hörden, um muslimisches Leben weiter 
zu stärken und zu integrieren, ist viel
versprechend. Insgesamt sieht Tunger-
Zanetti in Basel viele Bedingungen dafür 
erfüllt, dass muslimisches Leben und  
die muslimische Gemeinschaft ihre Po-
tenziale entfalten können. 

Die vorhandenen Strukturen, kombiniert 
mit der Offenheit gegenüber Vielfalt, 
böten Chancen, lokale Probleme gemein-
sam anzugehen und die muslimische 
Präsenz noch stärker in die städtische 
Gesellschaft einzubinden. Nicht zuletzt 
könne die Zusammenarbeit zwischen 

der BMK und kanto-
nalen Stellen als 
positives Beispiel 
gelten. 

In dieser Broschüre 
wird das muslimi-
sche Leben in Basel-
Stadt und Basel-
Landschaft in seiner 

Vielfalt und Differenziertheit darge-
stellt. Dabei werden unter anderem fol-
gende Themen behandelt: Wer ist die 
Basler Muslim Kommission? Welche Be-
deutung hat die öffentlich-rechtliche 
bzw. kantonale Anerkennung einer mus-
limischen Religionsgemeinschaft? 
Ebenso wird auf antimuslimischen Ras-
sismus eingegangen, wie z. B. auf die 
Erfahrungen kopftuchtragender Frauen. 
Auch Alltagsthemen wie das Fasten im 
islamischen Fastenmonat Ramadan, der 
Zugang zu Seelsorge oder die Heraus-
forderungen bei Totenwaschungen wer-
den thematisiert.

In dieser Broschüre wird 
das muslimische Leben  

in Basel-Stadt und  
Basel-Landschaft in seiner 

Vielfalt und Differenziertheit
dargestellt. 

https://www.islamberatung-bayern.de/beitrage/experteninterview-mit-dr-andreas-tunger-zanetti-uber-muslimisches-leben-in-der-schweiz


10

Die Basler Muslim Kommission 
ist die offizielle Ansprechstelle der 
muslimischen Gemeinschaft im Kanton 
Basel-Stadt sowie auch Basel-Land-
schaft. Als Brückenbauerin zwischen den 
muslimischen Moscheen, der Gesell-
schaft sowie den Kantonen Basel-Stadt 
und Basel-Landschaft setzt sich die 
BMK für den Dialog, das gegenseitige 
Verständnis und das friedliche Zusam-
menleben ein. 

Das Engagement der BMK gilt einer 
positiven Präsenz der Muslim:innen in 
der Gesellschaft, der Förderung von 
Integration, dem interreligiösen Dialog 
und dem Abbau von Vorurteilen. Die 
BMK setzt sich für die Interessen der 
muslimischen Bevölkerung in Bereichen 
wie Bildung, Seelsorge, Bestattungs-
wesen, rechtliche Beratung und gesell-
schaftliche Teilhabe ein. 

Dabei ist es der BMK ein zentrales An-
liegen, die Einheit der muslimischen 

Gemeinschaft zu stärken und zu einem 
respektvollen, vielfältigen und solidari-
schen Basel beizutragen. Dafür arbeitet 
die BMK als Dachverband aktiv und 
kooperativ mit 18 Moscheen in Basel-
Stadt und Basel-Landschaft eng zusam-
men. Das Handeln der Basler Muslim 
Kommission wird von Werten getragen, 
die tief im islamischen Glauben ver
wurzelt sind und zugleich den Grundstein 
für ein friedliches, respektvolles und 
gerechtes Zusammenleben in einer viel-
fältigen Gesellschaft legen: Respekt 
gegenüber allen Menschen, Verantwor-
tungsbewusstsein für das Gemeinwohl, 
Einsatz für Gerechtigkeit, Offenheit  
im Dialog sowie Mitgefühl und Solidari-
tät. Diese Prinzipien leiten die BMK in 
ihrer täglichen Arbeit, im Austausch mit 
dem Kanton, der Öffentlichkeit und  
den Moscheen. Sie sind das Fundament, 
auf dem die BMK Brücken baut – zwi-
schen Kulturen, Religionen und Lebens-
realitäten. 

Die BMK bietet vielfältige Dienstleis-
tungen an, die den Austausch und das 
Verständnis fördern. Auf der Website  
der BMK finden Interessierte umfassen-
de Informationen und Antworten rund 
um den Islam. Die BMK organisiert Mo-
scheeführungen, vermittelt Seelsorge  
in Spitälern und Gefängnissen und ermög-
licht muslimische Bestattungen auf  
den Grabfeldern des Friedhofs Hörnli. 

Ein besonders schönes Beispiel dafür  
ist das von der BMK organisierte öf-
fentliche Fastenbrechen, zu dem jedes 
Jahr alle Menschen, unabhängig von 
Religion oder Hintergrund, herzlich ein-
geladen werden. Ein Highlight war  
das öffentliche Fastenbrechen 2019 am 
Barfüsserplatz, das viele Menschen 
zusammenbrachte und das Verständnis 
füreinander stärkte.

Die Basler Muslim 
Kommission2/

https://www.bmk-online.ch/wp/


11

2.1/	 Heraus-
	 forderungen

Trotz der zahlreichen Fort-
schritte und der positiven Zusammen-
arbeit ist sich die Basler Muslim 
Kommission (BMK) bewusst, dass es 
auch Herausforderungen gibt, denen  
sie sich stellen muss. 

Eine ehrliche Auseinandersetzung mit 
den eigenen Grenzen ist ein wichtiger 
Schritt, um die Arbeit 
kontinuierlich zu 
verbessern und den 
wachsenden Anfor-
derungen gerecht zu 
werden.

Als Dachverband,  
der mit 18 Moscheen 
zusammenarbeitet, 
steht die Basler Mus-
lim Kommission vor 
grossen Herausforde-
rungen. Die Vielfalt und unterschied-
lichen Organisationsgrade der Moscheen 
erfordern viel Zeit, Engagement und 
Ressourcen. Die Zusammenarbeit erfolgt 
vorwiegend auf ehrenamtlicher Basis, 
was die Kapazitäten der Beteiligten im-
mer wieder an ihre Grenzen bringt.

Nicht alle Moscheen sind gleich weit in 
ihrer organisatorischen Entwicklung,  
sei es bei der Durchführung von General-
versammlungen oder der Integration  
von Frauenabteilungen. Diese Unterschie-
de zeigen, dass grössere Bemühungen  
in der gezielten und intensivierten Unter-
stützung und Begleitung durch die BMK 
in der Zukunft notwendig sind. Um den 
Anforderungen der Zusammenarbeit mit 
den Kantonen, den Moscheen und allen 
weiteren Partnern gerecht zu werden, sind 
professionelle Strukturen unerlässlich. 

Die BMK steht des-
halb vor der wich
tigen Aufgabe, ihre 
internen Abläufe 
weiterzuentwickeln 
und eine stärkere 
professionelle Basis 
aufzubauen, um 
langfristig effizient 
und wirkungsvoll  
zu arbeiten.

Eine ehrliche Auseinander-
setzung mit den eigenen 
Grenzen ist ein wichtiger 

Schritt, um die Arbeit  
kontinuierlich zu verbessern 

und den wachsenden  
Anforderungen gerecht  

zu werden.



12

Grundsätzlich arbeitet die Bas-
ler Muslim Kommission sehr eng und 
kooperativ mit den kantonalen Behörden 
zusammen. Bei Anliegen findet die BMK 
immer einen Ansprechpartner oder eine 
Ansprechpartnerin mit offenen Ohren. 
Die Themen der BMK werden stets lö-
sungsorientiert, konstruktiv, realistisch 
und mit einer offe-
nen Haltung ange-
gangen. 

Dank einer gut funk-
tionierenden Zu-
sammenarbeit zwi-
schen der BMK  
und den kantonalen 
Behörden in den Kantonen Basel-Stadt 
und Basel-Landschaft konnte die  
BMK bereits vieles für die muslimische 
Gemeinschaft in Basel erreichen. Als 
bedeutendsten Erfolg neben vielen wei-
teren Fortschritten wie der Schulbe-
freiung ohne Dispensation an muslimi-
schen Feiertagen oder der Einrichtung 
eines Gebetsraums am EuroAirport 
nennt die BMK die muslimischen Grab-
felder. Im Kanton Basel-Stadt befindet 
sich ein solches auf dem Friedhof Hörnli. 
Im Kanton Basel-Landschaft hingegen 
liegt die Verantwortung der Grabfelder 
bei den Gemeinden. Nach bisherigen 
Recherchen gibt es in mehreren Ortschaf-

ten muslimische Grabfelder, auf denen 
Verstorbene nach islamischem Ritus 
beigesetzt werden können, unter ande-
rem in Birsfelden, Pratteln, Liestal, 
Allschwil, Oberwil und Münchenstein.

Auch wenn bereits viel erreicht wurde, 
kam es vereinzelt auch zu Enttäuschun-

gen: So hat sich  
die Basler Muslim 
Kommission im  
Jahr 2015 nach Ver-
einbarung mit dem 
Kanton Basel-Stadt 
mindestens zehn 
Monate lang intensiv 
auf den provisori-

schen Religionsunterricht zum Islam vor-
bereitet, nur um kurz vor Start des 
Lehrplans 21 zu erfahren, dass im schu
lischen Religionsunterricht nur kantonal 
anerkannte Religionsgemeinschaften 
unterrichten dürfen.

Zusammenarbeit 
mit den Kantonen 

Grundsätzlich arbeitet die 
Basler Muslim Kommission 

sehr eng und kooperativ 
mit den kantonalen  

Behörden zusammen.

3/

Ein Teil des Vorstands der  
BMK, die Religionskoordination 
Kanton BS, zwei Vertreter  
der Eugen-Biser-Stiftung bei  
einer Projektbesprechung.



13

Der Islam ist in der Schweiz, und 
ebenso in Basel, zwar faktisch anerkannt, 
eine öffentlich-rechtliche oder kantonale 
Anerkennung einer muslimischen Reli-
gionsgemeinschaft besteht jedoch nicht. 
Umso bedeutender ist in diesem Zu-
sammenhang die Aussage des Basler 
Bundesrats Beat Jans, der anlässlich des 
Fastenbrechens der Föderation islami-
scher Dachorganisation FIDS am 11. März 
2025 erklärte, dass der Islam und die 
Muslim:innen zur Schweiz gehörten. Ein 
klares politisches Signal für gesell-
schaftliche Teilhabe und Anerkennung.

Mit der öffentlich-rechtlichen Anerken-
nung wird eine Religionsgemeinschaft zu 
einer Körperschaft des öffentlichen 
Rechts. Das bedeutet, dass wesentliche 
Teile der rechtlichen Stellung der Reli-
gionsgemeinschaft im öffentlichen Recht 
des Kantons geregelt sind, insbeson
dere im Kirchengesetz. Öffentlich-recht-
lich anerkannte Religionsgemeinschaften 
unterstehen der staatlichen Aufsicht, 
sind zur finanziellen Transparenz ver-
pflichtet und müssen organisatorische 
Vorgaben einhalten. Sie haben aber  
auch besondere Rechte: das Erheben von 
Steuern, die Durchführung von Reli-
gionsunterricht an öffentlichen Schulen, 
Seelsorge in staatlichen Institutionen 
wie Spitälern, Heimen und Gefängnissen 
sowie die Möglichkeit, finanzielle Unter-
stützung für Projekte und Institutionen 
von Staat und Religionsgemeinschaft zu 
erhalten.

Im Kanton Basel-Stadt ist zudem eine 
kantonale Anerkennung möglich. Die 
kantonale Anerkennung erfolgt mit Be-
schluss des Grossen Rates. Kantonal 
anerkannte Religionsgemeinschaften 
bleiben privatrechtlich organisiert und 
erhalten kein Besteuerungsrecht. Für 
eine kantonale Anerkennung müssen klare 
Voraussetzungen erfüllt sein: gesell-
schaftliche Bedeutung, Respektierung 
des Religionsfriedens und der Rechts
ordnung, eine transparente Finanzver-

waltung sowie die Garantie, dass 
Mitglieder auch wieder austreten dürfen.

Derzeit sind im Kanton Basel-Stadt vier 
Religionsgemeinschaften öffentlich-
rechtlich anerkannt: die evangelisch-re-
formierte Kirche, die römisch-katholische 
Kirche, die christkatholische Kirche 
sowie die Israelitische Gemeinde. Wei-
tere vier Gemeinschaften verfügen über 
eine kantonale Anerkennung: die evan-
gelisch-lutherische Kirche, die Alevitische 
Gemeinschaft, die Neuapostolische 
Kirche sowie die Christengemeinschaft.  
Im Kanton Basel-Landschaft besteht 
hingegen nur für Religionsgemeinschaften, 
die ein christliches oder jüdisches Glau-
bensbekenntnis vertreten, die Möglichkeit 
der öffentlich-rechtlichen Anerkennung. 
Muslimische Religionsgemeinschaften 
zählen weder im Kanton Basel-Stadt noch 
im Kanton Basel-Landschaft zu den 
anerkannten Religionsgemeinschaften.

Aus Sicht der Basler Muslim Kommis-
sion wäre eine rechtliche Anerkennung 
der muslimischen Religionsgemein-
schaft ein bedeutender und folgerichtiger 
Schritt, der der gesellschaftlichen Re
alität entspricht. Auch wenn eine solche 
Anerkennung vor allem symbolischen 
Charakter hätte, wäre gerade dieses 
Zeichen der Wertschätzung und Gleich-
behandlung von grosser Bedeutung. 
Viele der mit der Anerkennung verbun-
denen Pflichten und Rechte werden von 
der BMK bereits heute in der Zusam-
menarbeit mit Behörden und Institutionen 
wahrgenommen. Dennoch sieht die BMK 
die Anerkennung nicht als Endpunkt, 
sondern als Teil eines laufenden Prozes-
ses, bei dem wichtige gesellschaftliche 
Herausforderungen (welche später 
nochmals erläutert werden) weiterhin 
aktiv angegangen werden müssen.

Rechtliche 
Anerkennung4/

https://x.com/beat_jans/status/1899766114361413964?s=20
https://x.com/beat_jans/status/1899766114361413964?s=20
https://www.bs.ch/fd/kirchen-und-religionsgemeinschaften
https://www.bs.ch/fd/kirchen-und-religionsgemeinschaften
https://www.baselland.ch/politik-und-behorden/direktionen/finanz-und-kirchendirektion/generalsekretariat/kirchen-1


14



15



16

Antimuslimischer  
Rassismus

Antimuslimischer Rassismus ist 
in der Schweiz eine stetig zunehmende 
Realität, auch in Basel-Stadt und Basel-
Landschaft. Die zunehmende Verbreitung 
zeigt, wie angespannt das gesellschaft-
liche Klima ist, und macht seine Bekämp-
fung umso dringlicher. Dennoch wird 
dieser spezielle Ausdruck von Rassismus 
in der Schweiz bislang nur wenig er-
forscht. Es liegt nur eine Studie des 
Schweizerischen Zentrums für Islam und 
Gesellschaft der Universität Fribourg  
im Auftrag der nationalen Fachstelle für 
Rassismusbekämpfung (FRB) vor, wel-
che diese Entwicklung bestätigt: Längst 
nicht alle von Diskriminierung Betrof
fenen wenden sich an eine Melde- oder 
Beratungsstelle. Expert:innen gehen 
deshalb von einer hohen Dunkelziffer aus. 
Die Studie der Universität Fribourg 
zeigt ein starkes Underreporting der Dis-
kriminierungsfälle. Von 2471 Mus-
lim:innen, die Diskriminierung wahrnah-
men, meldete dies nur eine einzige 
Person. Diese Zurückhaltung erklären die 
Forschenden mit mehreren Faktoren: 
Viele Muslim:innen wissen nicht, wie und 
wo sie eine Meldung machen können, 
oder sie bezweifeln den Nutzen. Häufig 
fehlt zudem das Vertrauen in staatliche 
Stellen oder die Kenntnis über Anlauf-
stellen.

5.1/	 Was ist 
	 antimuslimischer 	
	 Rassismus?

Antimuslimischer Rassismus 
bedeutet mehr als nur eine ablehnende 
Haltung gegenüber einzelnen Mus-
lim:innen. Laut der gleichen Studie der 
Universität Fribourg ist er tief in der 
Gesellschaft verankert und zeigt sich in 
bestimmten Denkmustern und Vor-
urteilen. Dabei werden Muslim:innen als 
eine einheitliche Gruppe dargestellt,  
als hätten sie alle dieselben Eigenschaf-
ten oder Einstellungen. Ihre Vielfalt wird 
dabei oft übersehen. Stattdessen wird 
ihnen pauschal vorgeworfen, gewaltbe-

reit, homophob, sexistisch oder demo-
kratiefeindlich zu sein. Verbunden damit 
wird ihnen häufig unterstellt, dass sie 
sich nicht ändern oder entwickeln könn-
ten. Wenn sie Kritik zurückweisen, gilt 
das oft als weiterer Beweis dafür, dass 
sie angeblich nicht zu europäischen 
Werten passen.

Dabei ist laut der Eidgenössischen 
Kommission gegen Rassismus wichtig, 
von antimuslimischem Rassismus zu 
sprechen und nicht nur von Muslimfeind-
lichkeit oder Islamophobie. Denn der 
Begriff macht deutlich, dass es sich nicht 
nur um eine religiöse Ablehnung oder 
persönliche Abneigung handelt, sondern 
um eine rassistische Struktur: Mus-
lim:innen oder als muslimisch wahrge-
nommene Menschen werden auf Grund-
lage von Religion, Kultur oder Herkunft 
als «fremd» konstruiert und pauschal 
negativ bewertet. Sie werden dabei nicht 
individuell gesehen, sondern auf be-
stimmte stereotype Eigenschaften redu-
ziert. Diese Stereotypen dienen oft als 
Rechtfertigung für ihre gesellschaftliche 
Ausgrenzung oder Benachteiligung,  
z. B. bei der Jobsuche, Wohnungsverga-
be oder der Einbürgerung.

Antimuslimischer Rassismus hat tiefe 
historische Wurzeln. Er speist sich aus 
alten Bedrohungsnarrativen, kolonialen 
Bildern vom «Orient» und dem in der 
Schweiz seit dem 20. Jahrhundert ver-
breiteten Überfremdungsdiskurs,  
stets angepasst an wechselnde Grup-
pen, zuletzt auch an Muslim:innen.

Ereignisse wie die Anschläge vom 
11. September 2001 oder vom 7. Oktober 
2023 haben diese Bilder weiter verfes-
tigt. Muslimische Menschen werden 
seitdem häufiger pauschal mit Gewalt, 
Terrorismus oder Antisemitismus in 
Verbindung gebracht. Auch politische 
Entscheide wie das Minarettverbot 
2009 oder das Verhüllungsverbot 2021 
haben zu einer weiteren Stigmatisie-
rung beigetragen.

5/

https://backend.frb.admin.ch/fileservice/sdweb-docs-prod-rassismuszahlench-files/files/2025/03/19/e6dded1e-851f-4e0e-bba3-da95638fca1d.pdf
https://backend.frb.admin.ch/fileservice/sdweb-docs-prod-rassismuszahlench-files/files/2025/03/19/e6dded1e-851f-4e0e-bba3-da95638fca1d.pdf
https://backend.frb.admin.ch/fileservice/sdweb-docs-prod-rassismuszahlench-files/files/2025/03/19/e6dded1e-851f-4e0e-bba3-da95638fca1d.pdf
https://www.ekr.admin.ch/themen/d126.html
https://www.ekr.admin.ch/themen/d126.html


17

Die Medien spielen dabei eine wichtige 
Rolle: Sie greifen diese Bilder auf und 
verstärken Vorurteile, indem der Begriff 
«Islam» oft in Verbindung mit Begriffen 
wie Terror, Anschlag oder Radikalisie-
rung genannt wird.

Auch im Alltag in Basel-Stadt und Basel-
Landschaft erleben Muslim:innen immer 
wieder Diskriminierung, ob in der Schule, 
am Arbeitsplatz oder im öffentlichen 
Raum. Besonders betroffen sind muslimi-
sche Frauen, die ein Kopftuch tragen. 
Sie werden bei Bewerbungen häufiger 
abgelehnt, am Arbeitsplatz misstrauisch 
beäugt oder offen diskriminiert. Auch  
im schulischen Kontext kommt es immer 
wieder zu subtilen Ausgrenzungen, etwa 
durch voreingenommene Haltungen von 
Lehrpersonen oder institutionelle Igno-
ranz gegenüber religiösen Bedürfnissen. 
Diese Formen struktureller Ausgren-
zung bleiben oft unsichtbar.

5.2/	 Diskriminierung 
	 in der Schule 
	 und Ausbildung

In der Schule erleben muslimi-
sche Kinder und Jugendliche nicht sel-
ten alltägliche Benachteiligung. Oft sind 
es Vorurteile von Lehrpersonen oder  
das völlige Fehlen von Rücksichtnahme 
auf religiöse Bedürfnisse.

Ein Beispiel: Wenn Schüler:innen aus 
religiösen Gründen den Lehrpersonen 
nicht die Hand geben, stossen sie 
häufig auf Unverständnis oder werden 
öffentlich kritisiert. So war es auch  
im Fall in Therwil (Basel-Landschaft), 
wo zwei muslimische Schüler aufgrund 
ihres Glaubens den Handschlag ver
weigerten und daraufhin nicht nur mit 
Sanktionen, sondern auch mit gesell-
schaftlicher Ablehnung konfrontiert wur-
den. Für die Betroffenen ist der nicht 
ausgeführte Handschlag mehr als ein 
blosser Akt, sondern Ausdruck ihrer 
Überzeugung. Dieser wird oft nicht aus-
reichend respektiert, was das Gefühl 
von Ausgrenzung verstärken kann. Für 
Muslim:innen ist es ebenso wichtig, 
einen respektvollen und wertschätzen-
den Umgang zu pflegen. Dieser kann 
jedoch auch auf andere Weise als durch 

einen Handschlag zum Ausdruck ge-
bracht werden.

Gleichzeitig werden sie ständig mit 
neugierigen oder kritischen Fragen kon-
frontiert, etwa: «Esst ihr wirklich kein 
Fleisch? Warum trägst du ein Kopftuch? 
Warum fastest du bei diesem Wetter?» 
Diese Fragen können verletzend sein. Vor 
allem, wenn sie in einem Ton gestellt 
werden, der Ausgrenzung statt Interesse 
signalisiert. 

Solche Haltungen bleiben nicht auf den 
Alltag beschränkt. Sie zeigen sich auch 
dort, wo wichtige schulische Weichen 
gestellt werden. Etwa beim Übertritt in 
eine weiterführende Schule oder bei  
der Berufswahl.

Eine Mutter erzählte der Basler Muslim 
Kommission, dass ihre Tochter mit ei-
nem Notendurchschnitt von 5.5 aus der 
Primarschule kam und damit eigentlich 
klar für das höchste Leistungsniveau (P) 
qualifiziert gewesen wäre. Trotzdem 
empfahlen die Lehrpersonen lediglich das 
mittlere Niveau (E). Der Eindruck der 
Eltern war, dass nicht nur die schulischen 
Leistungen, sondern auch das muslimi-
sche Bekenntnis der Schülerin mitbewer-
tet wurde. Erst nach deutlichem Nach-
haken wurde die Zuweisung überprüft. 
Auffällig war dabei, dass eine andere 
Schülerin mit schlechteren Leistungen, 
aber ohne Bezug zum Islam, direkt ins 
Niveau P empfohlen wurde.

Ein weiterer Fall betrifft die Berufs-
wahlvorbereitung. Eine junge Muslima 
berichtete, dass sie in der Schule den 
Wunsch geäussert hatte, später Juristin 
zu werden. Statt einer gezielten Förde-
rung wurde ihr nahegelegt, sich auf eine 
Ausbildung als Lehrassistentin für Be-
rufskunde zu konzentrieren. «Juristin» 
solle sie als «Alternative» aufführen. 
Rückblickend empfand sie das als syste-
matische Entmutigung. Nicht aufgrund 
ihrer Fähigkeiten, sondern weil ihr dieser 
Weg offenbar nicht zugetraut wurde, 
wurde ihr eine alternative Berufswahl 
vorgeschlagen.

https://www.srf.ch/news/schweiz/handschlag-von-therwil-auf-keinen-fall-neue-gesetze-bestehende-einfach-umsetzen


18

5.3/	 Erfahrungen 
	 von kopftuch-
 	 tragenden Frauen

Kopftuchtragende Musliminnen 
stehen in Basel-Stadt und Basel-Land-
schaft besonders im Fokus öffentlicher 
Aufmerksamkeit. Das Kopftuch wird von 
vielen nicht als Teil religiöser Selbstbe-
stimmung verstanden, sondern als Sym-
bol für Unterdrückung, Rückständigkeit 
oder mangelnde Integration gelesen. 
Diese pauschalen Zuschreibungen führen 
zu konkreter Benachteiligung im Alltag.  

Viele Frauen berichten davon, beim 
Betreten von Geschäften oder öffentli-
chen Verkehrsmitteln misstrauisch 
angestarrt zu werden. Manche erleben 
offene Anfeindungen, beleidigende 
Kommentare oder sogar körperliche 
Übergriffe. 

Auch im Arbeitskontext wirkt das Kopf-
tuch oft wie eine unsichtbare Barriere. 
Arbeitgeber:innen fürchten um das Fir- 
menimage. Kundschaft wird als «nicht 
bereit» eingeschätzt, mit sichtbar musli-
mischen Mitarbeiterinnen zu inter
agieren. 

Die Folge ist: Gut qualifizierte, moti-
vierte Frauen werden systematisch 
ausgeschlossen. Nicht wegen mangeln-
der Kompetenz, sondern wegen eines 
Kleidungsstücks. Einige werden bereits 
im Bewerbungsprozess aussortiert, 
andere erhalten klare Signale, dass sie 
ihr Kopftuch ablegen müssen, um eine 
Chance zu bekommen. Das führt bei vie- 
len Betroffenen zu Frustration, Identi
tätskonflikten und psychischem Stress.  

Hinzu kommt die ständige Erwartung, 
sich rechtfertigen zu müssen: Warum 
trägst du das? Musst du das? Darfst du 
überhaupt entscheiden? Kaum eine 
andere Gruppe in der Schweiz muss sich 
so oft für ihre Kleidung rechtfertigen. 
Diese dauerhafte Fremdzuschreibung 
kostet Kraft und verstärkt das Gefühl,  
in der Gesellschaft nicht wirklich akzep-
tiert zu werden.

Die geschilderten Diskriminierungs
erfahrungen setzen sich im beruflichen 
Kontext fort und manifestieren sich 
insbesondere im Bewerbungsverfahren 
sowie im Umgang mit kopftuchtragen-
den Frauen am Arbeitsplatz.

Diskriminierung beginnt oft schon beim 
Namen. Menschen mit muslimisch klin-
genden Namen erhalten bei Bewerbungen 
seltener eine Einladung, je nach Branche 
oder Betrieb. Wenn dann noch ein Be-
werbungsfoto mit Kopftuch hinzukommt, 
wird dies oft zum stillschweigenden 
Ausschlusskriterium. Kommt es trotz 
allem zu einem Vorstellungsgespräch, 
werden von muslimischen Frauen oftmals 
«Anpassungen» verlangt. In vielen Fäl-
len bedeutet das: Das Kopftuch soll wäh-
rend der Arbeitszeit abgelegt werden. 
Solche Forderungen setzen die Betroffe-
nen unter erheblichen psychischen 
Druck.
 
Auch ein Mitglied der Basler Muslim 
Kommission war selbst betroffen. Nach 
langem Hin und Her durfte sie an ihrer 
Arbeitsstelle zwar ein alternatives Kopf-
tuch tragen, doch erst wurde ihr ein 
Modell angeboten, das eigentlich für 
Chemopatient:innen gedacht ist. 

Ein Fall aus Eschenbach (St. Gallen, Juli 
2025) zeigt erneut, wie tief Vorurteile 
sitzen. Eine bestens qualifizierte musli-
mische Lehrerin mit Kopftuch wurde 
trotz Zusage nicht eingestellt, nach mas-
sivem Widerstand von Eltern. Dabei 
orientiert sie sich auch an christlichen 
Werten, feiert Weihnachten und ihre 
pädagogische Eignung war unbestritten. 
Dennoch wurde sie ausgeschlossen.  
Die Begründung der Eltern: Zweifel, ob 
sie sich «kulturell anpassen» könne  
und «Vertrauen verdiene».

Obwohl die Schulleitung klarstellte, dass 
das Kopftuch erlaubt sei und der Unter-
richt neutral bleibe, bekam sie die Stelle 
nicht. Solche Vorfälle wie in Eschenbach 
(St. Gallen) werfen Fragen auf, die auch 
für Basel-Stadt und Basel-Landschaft 
relevant sind. Denn auch hier berichten 
kopftuchtragende Frauen im Bildungs-
bereich immer wieder von Vorbehalten 
und Unsicherheiten im Umgang mit ihrer 
sichtbaren Religionszugehörigkeit.

https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzimmer-zulaessig


19

5.4/	 Beratungs- 
	 angebote

Angesichts der vielfältigen 
Diskriminierungserfahrungen von Mus-
lim:innen sind niederschwellige Bera-
tungs- und Unterstützungsangebote von 
zentraler Bedeutung. In Basel-Stadt  
und Basel-Landschaft stehen betroffenen 
Personen verschiedene Anlaufstellen  
zur Verfügung, die Hilfe bieten, wenn es  
zu rassistischer Diskriminierung kommt.

Ein wichtiges Angebot ist die Fachstelle 
Stopp Rassismus, die von den Kantonen 
Basel-Stadt und Basel-Landschaft ge-
tragen wird. Betroffene können sich dort 
vertraulich melden, wenn sie rassisti-
sche oder religiös motivierte Diskriminie-
rung erlebt haben, sei es am Arbeits-
platz, in der Schule, in der Öffentlichkeit 
oder im Kontakt mit Behörden. Die 
Fachstelle bietet Beratung, Unterstützung 
bei der Einordnung des Vorfalls und  
bei Bedarf auch Begleitung im weiteren 
Vorgehen, etwa bei Gesprächen mit 
Institutionen oder beim Verfassen von 
Beschwerden.

Ergänzt wird dieses Angebot durch das 
Netzwerk Antirassismus Basel-Stadt, 
ein Pilotprojekt, das mit sogenannten 
Schlüsselpersonen aus verschiedenen 
Communities arbeitet. Diese Menschen 
verfügen über eigene Diskriminierungs-
erfahrungen oder enge Bezüge zu betrof-
fenen Gruppen. Sie bieten nieder-
schwellige, kultursensible Unterstützung 
und begleiten Betroffene in ihrem di
rekten Umfeld. Gerade für Menschen, die 
den Weg zu einer offiziellen Stelle zu-
nächst scheuen, kann dieser Zugang eine 
wichtige erste Anlaufstelle sein.

Weitere Eckpunkte zu den Aufgaben des 
Netzwerkes: 

	� Sensibilisierung, Vermittlung und 
Verbreitung von Informationen zu 
Rassismus und Diskriminierung in 
Migrations- und Religionsgemein-
schaften. 

	� Erste Hilfe und direkte Unterstützung 
für Betroffene (z. B. Ersteinschätzung 
der Situation).

	� Weitervermittlung an spezialisierte 
Beratungsstellen (Triage), Motivation 
zur Inanspruchnahme von Beratung 
sowie, je nach Bedarf, Begleitung der 
Betroffenen zu den entsprechenden 
Stellen.

Ziel dieser Angebote ist es nicht nur, 
Einzelpersonen zu stärken, sondern auch 
strukturelle Veränderungen anzustos-
sen, etwa durch Sensibilisierungsarbeit, 
Schulungen oder Öffentlichkeitsarbeit. 
Denn Rassismus und Diskriminierung 
dürfen nicht zur privaten Belastung der 
Betroffenen gemacht werden. Es braucht 
Räume, in denen Erfahrungen ernst 
genommen und gesellschaftliche Miss-
stände sichtbar gemacht werden können.

Darüber hinaus können diskriminierende 
Vorfälle auch der Föderation islamischer 
Dachorganisationen der Schweiz (FIDS) 
gemeldet werden. Die FIDS dokumen-
tiert islamfeindliche Ereignisse, bietet 
Unterstützung für Betroffene und enga-
giert sich schweizweit für den Schutz  
der Religionsfreiheit und gegen antimus-
limischen Rassismus.
 
Auch die Basler Muslim Kommission 
steht als Anlauf- und Vertrauensstelle zur 
Verfügung. Die Co-Präsidentin der  
BMK Fatma Öztürk Cavusoglu ist von 
Beruf Juristin und engagiert sich seit 
vielen Jahren ehrenamtlich als Schlüssel
person im Netzwerk für Antirassismus 
und Diskriminierungsschutz im Kanton 
Basel-Stadt.

Die Basler Muslim Kommission be
dauert die bekannten Fälle von Diskrimi-
nierung und hält es für unglücklich,  
dass gut integrierte Menschen aufgrund 
von Vorurteilen in Schubladen gesteckt 
und dadurch immer wieder ausgeschlos-
sen werden. Besonders in der Sommer-
zeit nehmen solche Fälle zu. Neben der 
Begleitung individueller Betroffener 
engagiert sich die BMK auch auf politi-
scher Ebene im Einsatz gegen Diskri
minierung. Aktuelle Beispiele dafür sind 
der Einsatz gegen ein Burkiniverbot in 
einem Basler Freibad sowie die laufende 
Diskussion um ein mögliches Kopftuch-
verbot an öffentlichen Schulen.

https://stopprassismus.ch/
https://netzwerk-antirassismus.ch/?page_id=134
https://fids.ch/anlaufstelle/
https://fids.ch/anlaufstelle/


20

Links sind Aufnahmen der Fetih 
Moschee in Basel-Stadt zu 
sehen, rechts Bilder des Kultur-
zentrums Liestal im Kanton 
Basel-Landschaft, die beide als 
wichtige gesellschaftliche 
Treffpunkte für die muslimische 
Community dienen und zu-
gleich allen Interessierten offen-
stehen.



21



22

Alltagsfragen
Auch wenn es im Bewerbungs-

prozess immer wieder zu Vorurteilen 
gegenüber und Herausforderungen für 
Muslim:innen kommt, hört die Basler 
Muslim Kommission in Bezug auf die 
gelebte Religionspraxis im Arbeitsalltag 
meist Positives. Viele Muslim:innen 
berichten, dass sie während der Gebets-
zeiten bei der Arbeit ihre Pausen neh-
men dürfen, um ihren religiösen Pflichten 
nachzugehen. In zahlreichen Betrieben 
wird ihnen sogar ein ruhiger Raum zur 
Verfügung gestellt, in dem sie ungestört 
beten können. Dieses Entgegenkom-
men wird von den Betroffenen sehr ge-
schätzt, da es nicht nur die individuelle 
Religionsfreiheit respektiert, sondern 
auch ein Zeichen von Offenheit und ge-
genseitigem Respekt setzt. Eine solche 
Arbeitsatmosphäre stärkt das Zuge-
hörigkeitsgefühl und fördert ein harmo-
nisches Miteinander.

Dennoch ist dies nicht überall selbstver-
ständlich. In manchen Unternehmen 
fehlt es an Sensibilität oder Verständnis 
für religiöse Praktiken, insbesondere 
während des Fastenmonats Ramadan. 
Muslimische Beschäftigte erleben in 
dieser Zeit nicht selten übergriffige oder 
unbedachte Kommentare wie: «Auch 
kein Wasser? Ich würde das niemals 
schaffen», oder «Das senkt doch be-
stimmt deine Leistungsfähigkeit». Diese 
Aussagen sind oft von Unwissenheit 
oder Vorurteilen geprägt und wirken ver-
letzend, besonders wenn sie in scho-
ckiertem oder wertendem Ton geäussert 
werden.

Dabei ist vielen nicht bewusst, dass das 
Fasten auch zahlreiche gesundheitliche 
Vorteile haben kann, wie zum Beispiel 
für den Stoffwechsel, die Selbstdisziplin 
oder sogar die Konzentration. Viele 
Muslim:innen, die fasten, erleben dies 
nicht nur als Schwächung, sondern  
als eine spirituelle Praxis, die sie bewusst 
und mit innerer Stärke durchlaufen.

Würden die oben erwähnten Fragen in 
einem wirklich neugierigen und respekt-
vollen Ton gestellt, wären sie überhaupt 

kein Problem, im Gegenteil: Sie könnten 
zu einem offenen Austausch beitragen 
und das Verständnis füreinander stärken. 
Eine respektvolle Kommunikation auf 
Augenhöhe ist ein wesentlicher Schlüs-
sel für ein inklusives und wertschät
zendes Arbeitsumfeld, in dem sich alle 
Mitarbeiter:innen unabhängig von ihrer 
Religion, willkommen und akzeptiert 
fühlen.

6.1/	 Religionssensible 
	 Pflege und Seel-	
	 sorgeangebot

Seelsorgeleistungen in öffen
tlichen Spitälern und Gefängnissen 
werden derzeit von der evangelisch-re-
formierten und der römisch-katholi-
schen Kirche gemeinsam erbracht und 
vom Kanton subventioniert. Mitarbei-
ter:innen aus anderen Religionsgemein-
schaften sind bislang nicht angestellt. 
Der Kanton vergibt Seelsorgebeiträge 
bislang ausschliesslich an öffentlich-
rechtlich anerkannte Religionsgemein-
schaften.

Die Basler Muslim Kommission setzt 
sich aktiv dafür ein, dass muslimische 
Patient:innen in Spitälern sowie In-
sass:innen in Gefängnissen Zugang zu 
einer kultursensiblen und religiös an
gemessenen Betreuung erhalten. Dafür 
koordiniert die BMK geeignete Betreu-
ungspersonen, die auf die spirituellen und 
seelischen Bedürfnisse dieser Men-
schen eingehen können. Besonders wich-
tig ist dabei, dass auch sprachliche 
Barrieren berücksichtigt werden: Die BMK 
achtet darauf, Betreuungspersonen  
mit passenden Sprachkenntnissen zu 
vermitteln, um eine vertrauensvolle 
Kommunikation zu ermöglichen. Zusätz-
lich stellt die BMK auf Anfrage religiöse 
Utensilien wie Exemplare des Korans, 
Gebetsteppiche und Gebetsketten zur 
Verfügung, damit gläubige Muslim:in-
nen ihren Glauben auch im Spital oder in 
Haft weiterhin praktizieren können.

6/



23

Ein Spitalaufenthalt stellt für viele Men-
schen bereits eine belastende Situation 
dar. Für muslimische Patient:innen kann 
dies durch kulturelle und sprachliche 
Hürden sowie Unsicherheiten bezüglich 
der Wahrnehmung ihrer religiösen Be-
dürfnisse zusätzlich erschwert werden. 
Deshalb ist es von grosser Bedeutung, 
dass Pflegepersonal und medizinische 
Fachpersonen über grundlegende As-
pekte des Islam und der damit verbunde-
nen religionssensiblen Pflege informiert 
sind.

Um hier unterstützend zu wirken, hat die 
Basler Muslim Kommission im Universi-
tätsspital Basel ein Briefing zum Umgang 
mit muslimischen Patient:innen durch-
geführt. Ziel war es nicht, Vorgaben zu 
machen, sondern über kulturelle und 
religiöse Besonderheiten aufzuklären, auf 
mögliche Herausforderungen hinzu
weisen und Raum für Fragen zu schaffen. 
Dabei wurde unter anderem thema
tisiert, wie wichtig kleine Zeichen des 
Verständnisses sein können.

Erfahrungen zeigen, 
dass bereits ein 
grundlegendes Ver-
ständnis für die 
Religion des Gegen-
übers viel dazu 
beiträgt, eine res-
pektvolle Beziehung 
aufzubauen. Patient:innen fühlen sich 
dann eher verstanden und angenom-
men, was sich positiv auf den gesamten 
Behandlungsverlauf auswirken kann.

2018 wurde ein Praxisleitfaden für  
die Betreuung muslimischer Patient:in-
nen von der BMK in Zusammenarbeit 
mit muslimischen Pflegefachpersonen, 
Ärzt:innen und islamischen Theolog:in-
nen erarbeitet. Dieser Praxisleitfaden 
bietet konkrete Tipps und Erfahrungs-
berichte für den Alltag im Spital. Ziel  
ist es, das Pflegepersonal zu unterstüt-
zen, Unsicherheiten abzubauen und  
für alle Patient:innen, unabhängig ihrer 
religiösen Zugehörigkeit, eine sensible 
sowie respektvolle Betreuung zu ermög-
lichen.

6.2/	 Problematik der 	
	 Totenwaschung

Wie bereits erwähnt, entstand 
vor 20 Jahren durch die enge und 
langjährige Zusammenarbeit der Basler 
Muslim Kommission mit dem Kanton 
Basel-Stadt eine separate Grabfläche für 
muslimische Bestattungen auf dem 
Friedhof Hörnli. Darüber hinaus gibt es 
im Kanton Basel-Landschaft ebenso 
mehrere muslimische Grabfelder. Dieses 
gemeinsame Engagement stellt einen 
wichtigen Schritt in Richtung religiöser 
Gleichbehandlung und Anerkennung dar. 
Die muslimische Gemeinschaft schätzt 
diese Zusammenarbeit sehr.

Trotz dieser positiven Entwicklung 
bestehen weiterhin Herausforderungen, 
insbesondere beim Zugang zu den 
Wasch- und Kühlräumen für die rituelle 
Totenwaschung, die ein zentraler Be-
standteil islamischer Bestattungsrituale 
ist.

Gemäss islami-
scher Tradition soll 
die Waschung des 
Leichnams mög-
lichst innerhalb von 
24 Stunden erfol-
gen, die Beisetzung 
idealerweise inner-

halb von 48 Stunden. Viele verstorbene 
Muslim:innen in Basel werden in ihre 
Herkunftsländer überführt, was eine ra-
sche und unkomplizierte Durchführung 
der Waschung besonders wichtig macht.

Dieses gemeinsame En
gagement stellt einen wich-

tigen Schritt in Richtung 
religiöser Gleichbehandlung 

und Anerkennung dar. 



24

Aktuell ist es jedoch so, dass auf dem 
Friedhof Hörnli mindestens 24 Stunden 
im Voraus ein Termin für die Nutzung 
des Waschraums vereinbart werden muss 
und ein Zugang nur in Anwesenheit des 
Personals des Friedhofs möglich ist. Das 
stellt insbesondere in nicht vorherseh-
baren Todesfällen eine grosse Hürde dar, 
selbst dann, wenn der Waschraum ver-
fügbar wäre. Die Folge ist, dass Angehö-
rige oft nach Zürich oder in andere 
Kantone, die über Waschräume mit au- 
tonomem Zugang verfügen, auswei-
chen müssen, um die rituelle Waschung 
rechtzeitig durchzuführen. Dies führt  
bei trauernden Familien zu zusätzlichem 
Stress, organisatorischen Belastungen 
und dem Gefühl, im eigenen Kanton nicht 
die notwendige Unterstützung zu er
halten.

Die Basler Muslim Kommission setzt 
sich weiterhin dafür ein, eine pragmati-
sche, vertrauensbasierte Lösung zu 
finden, die sowohl den religiösen Bedürf-
nissen der muslimischen Gemeinschaft 
gerecht wird als auch die Strukturen  
und Abläufe der Verwaltung respektiert. 
Besonders in emotional belastenden 
Momenten wie einem Todesfall ist es 
wichtig, dass Angehörige spüren, dass 
ihre kulturellen und religiösen Werte 
ernst genommen werden, auch beim 
letzten Abschied.

Aktuell begleitet die Basler Muslim 
Kommission ein Projekt, das zum Ziel 
hat, eine dauerhafte und tragfähige 
Lösung für die bestehende Problematik 
zu entwickeln. Erste Gespräche mit 
involvierten Stellen haben bereits statt-
gefunden und die BMK ist zuversicht-
lich, dass sich in absehbarer Zeit ein für 
alle Seiten gangbarer Weg abzeichnet.



25

Islamwissen und gesell-
schaftliche Beiträge
Die Basler Muslim Kommission 

setzt sich seit vielen Jahren dafür ein, 
fundiertes Wissen über den Islam und das 
muslimische Leben in Basel-Stadt und 
Basel-Landschaft zugänglich zu machen. 
Ziel ist es, Transparenz zu schaffen und 
Missverständnisse abzubauen.

Ein zentraler Bestandteil dieser Arbeit 
ist die Präsenz in den sozialen Medien – 
insbesondere auf Instagram, wo regel-
mässig Informationen veröffentlicht und 
Anfragen beantwortet werden. Ergän-
zend dazu bietet die Basler Muslim Kom-
mission seit Jahren Moscheeführungen 
für Einzelpersonen, Schulklassen und 
Institutionen an. Diese mussten während 
der Corona-Pandemie pausieren, finden 
inzwischen jedoch wieder regulär statt.

Auch das jährliche öffentliche Fasten-
brechen bietet eine wichtige Gelegenheit, 
Einblicke in die religiöse Praxis zu er
halten und den direkten Dialog mit der 
Gesellschaft zu fördern. Die Veran
staltungen sind stets offen für alle Men-
schen, unabhängig von Herkunft oder 
Religion – und werden entsprechend in 
den Einladungen kommuniziert.

Die Bildungs- und Begegnungsangebo-
te sind bewusst offen und nieder-
schwellig gestaltet, um einen Austausch 
auf Augenhöhe zu ermöglichen. Darüber 
hinaus engagiert sich die Basler Muslim 
Kommission aktiv in zahlreichen frei
willigen Projekten, um die Interessen der 
Muslim:innen in Basel sichtbar zu ma-
chen und zu vertreten.

Ein weiterer Schwerpunkt liegt auf der 
Sichtbarmachung der positiven Beiträge 
von Muslim:innen zum gesellschaftlichen 
Leben in Basel. Die 18 Mitgliedsmo-
scheen der Basler Muslim Kommission 
leisten hierzu einen wesentlichen Bei-

trag. Neben religiösen Aktivitäten bieten 
viele Moscheen und angeschlossene 
Vereine ein breites Spektrum an Bil-
dungs- und Freizeitangeboten, die allen 
Altersgruppen offenstehen. So finden 
regelmässig Unterrichtseinheiten statt, 
etwa zu religiösen Inhalten, Sprach-
erwerb oder gesellschaftlichen Frage-
stellungen. Darüber hinaus werden 
schulische Nachhilfeprogramme ange-
boten, die insbesondere Kinder und 
Jugendliche beim Lernen unterstützen. 
Ergänzend gibt es Freizeit- und Kultur-
angebote wie Instrumentalunterricht, 
Workshops zu Kunst und Handwerk 
sowie themenspezifische Kurse, etwa 
zur Persönlichkeitsentwicklung oder 
Medienkompetenz.

Feste und kulturelle Veranstaltungen 
ergänzen dieses Engagement, indem  
sie Begegnungen fördern und Einblicke 
in das muslimische Leben ermöglichen. 
Neben kulinarischen Angeboten stehen 
hier auch Informationsmaterialien und 
kinderfreundliche Programme zur Ver-
fügung. Jugend- und Frauengruppen 
sowie gemeinschaftliche Aktivitäten im 
Rahmen religiöser Feiertage wie dem 
Opferfest und dem Fest des Fastenbre-
chens prägen das kulturelle Miteinan- 
der zusätzlich. Auf diese Weise tragen 
Muslim:innen nicht nur in religiöser, 
sondern auch in kultureller, gesellschaft-
licher und insbesondere bildungsbezoge-
ner Hinsicht aktiv zum Leben in Basel bei.

7/



26

Medien und Islam

Medien sind für das öffentliche 
Bild des Islams und der muslimischen 
Gemeinschaft in Basel von erheblicher 
Bedeutung. Wiederholt zeigte sich in  
der Vergangenheit, dass muslimisches 
Leben in der Berichterstattung nicht 
immer differenziert oder angemessen 
dargestellt wird. Ein besonders beun
ruhigendes Beispiel ereignete sich im Jahr 
2024, als ein abgetrennter Schweine-
kopf vor der Paqja-Moschee abgelegt 
wurde – ein klarer 
Akt gezielter Pro-
vokation. Zwar 
wurde der Vorfall 
medial aufge
griffen, jedoch 
mangelte es in 
Teilen der Bericht-
erstattung sowie  
in öffentlichen Kommentaren an der 
notwendigen Sensibilität und Ein
ordnung. In sozialen Netzwerken wurden 
unter anderem Aussagen veröffentlicht 
wie: «Sicher selbst dahingestellt, um von 
anderem abzulenken» oder «Sollen 
doch dankbar sein, ist schliesslich eine 
Delikatesse». Solche Äusserungen 
verharmlosen nicht nur die Tat, sondern 
offenbaren zugleich bestehende Vor-

urteile und eine bedenkliche Ver
schiebung der Debattenkultur in digita-
len Räumen. 

Auch die öffentliche Debatte rund um 
ein mögliches Verbot von Burkinis in den 
Basler Freibädern fand breite mediale 
Resonanz. In diesem Zusammenhang be- 
tonte die Basler Muslim Kommission, 
dass Burkinis weder aus hygienischer 
noch aus sicherheitsrelevanter Sicht ein 

Problem darstellen 
und ein entsprechen-
des Verbot eine un-
verhältnismässige 
Diskriminierung mus-
limischer Frauen be-
deuten würde. Solche 
Vorfälle machen 
deutlich, wie zentral 

eine sachliche, faire und respektvolle 
Berichterstattung ist, um pauschalisie-
rende Darstellungen zu vermeiden, 
Vorurteile abzubauen und ein realistisches 
Bild der gesellschaftlichen Vielfalt in 
Basel zu fördern.

Medien sind für das öffen
tliche Bild des Islams  

und der muslimischen  
Gemeinschaft in Basel von 

erheblicher Bedeutung.

8/



27

Die Basler Muslim Kommission 
setzt sich für eine Gesellschaft ein, in 
der alle Menschen – unabhängig von Reli-
gion, Herkunft oder Aussehen – gleiche 
Rechte, Chancen und Würde erfahren. 
Damit dies Realität wird, müssen in fünf 
Bereichen dringend Fortschritte erzielt 
werden:

1/	 Faire Chancen auf 		
	 dem Arbeitsmarkt – 	
	 Vielfalt leben, nicht 	
	 verhindern

Trotz Qualifikation und Engagement 
sehen sich viele Muslim:innen – ins
besondere Frauen mit Kopftuch – mit 
systematischen Hürden beim Zugang  
zu Ausbildung, Arbeit und beruflichem 
Aufstieg konfrontiert. Um echte Gleich-
stellung im Berufsleben zu ermöglichen, 
braucht es verbindliche Antidiskrimi
nierungsrichtlinien, gezielte Sensibilisie-
rung in Betrieben und eine klare Hal-
tung gegen Ausschlussmechanismen.

2/	Rassismus ent-
	 schlossen entge-		
	 gentreten – auch 
	 wenn er anti-
	 muslimisch ist

Antimuslimischer Rassismus zeigt sich 
im Alltag, in Schulen, bei Behörden und 
Institutionen – oft subtil, aber mit gra-
vierenden Folgen. Damit alle Menschen 
in Basel in Würde und Sicherheit leben 
können, braucht es gezielte Massnah-
men gegen antimuslimischen Rassismus 
– inklusive unabhängiger Beschwerde-
stellen und Bildungsinitiativen, die Vor-
urteile abbauen, bevor sie zu Ausgren-
zung führen.

3/ Schulen als Orte 
	 des Respekts 
	 und der Teilhabe 
	 gestalten

Bildungseinrichtungen müssen Lernorte 
sein, an denen Vielfalt als Bereicherung 
gilt. Religiöse Ausdrucksformen – wie das 
Tragen bestimmter Kleidung, der Ver-
zicht auf den Handschlag oder das Feiern 
religiöser Feiertage – dürfen nicht zu 
Benachteiligung führen. Muslimische 
Kinder und Jugendliche brauchen Schutz 
vor Mobbing, Ausgrenzung und Stereo-
typisierung.

4/ Würde im Tod – 
	 klare Regelungen 
	 für muslimische 
	 Bestattungen

Muslimische Gemeinschaften benötigen 
dauerhaft eingerichtete Grabfelder, 
transparente Abläufe und das Recht, 
Bestattungsrituale ohne zusätzliche 
Hürden durchführen zu können. Der Um-
gang mit dem Tod ist ein Ausdruck  
von Respekt gegenüber der ganzen Ge-
sellschaft – und muss für alle gleicher-
massen würdevoll möglich sein. 

5/ Rechtliche 
	 Anerkennung – 
	 gleiche Rechte 
	 für religiöse 
	 Gemeinschaften

Die rechtliche Anerkennung muslimi-
scher Gemeinschaften ist ein zentrales 
Anliegen. Sie schafft die Grundlage für 
Seelsorge in Spitälern und Gefängnissen 
und ist ein starkes Zeichen für Gleich-
behandlung und gesellschaftlichen Zu-
sammenhalt.

Zentrale Anliegen der 
Basler Muslim Kommission9/



28

Im Zeichen des 
Miteinanders
Die Basler Muslim Kommission 

versteht sich als Stimme einer Ge
meinschaft, die Teil der gesellschaftlichen 
Realität von Basel-Stadt und Basel-
Landschaft ist. Die Broschüre zeigt, dass 
muslimisches Leben vielfältig ist, Ver-
antwortung übernimmt und aktiv zum 
Zusammenhalt in Basel-Stadt und 
Basel-Landschaft beiträgt. Gleichzeitig 
wird deutlich, dass diese Realität von 
vielen Menschen noch nicht in dieser 
Form wahrgenommen wird. Vorurteile, 
Diskriminierung und antimuslimischer 
Rassismus prägen weiterhin den Alltag 
vieler Muslim:innen. Diese Spannungen 
zu benennen, ist kein Zeichen von 
Schwäche, sondern Ausdruck einer ehr-
lichen Auseinandersetzung mit der 
Gegenwart.

Die Basler Muslim Kommission wird in 
Zukunft weiter gefordert sein, Brücken 
zu bauen – zwischen Moscheegemein-
den, den Behörden, der Gesellschaft und 
den Menschen, die noch immer mit 
Vorbehalten auf den Islam und Muslim:in-
nen blicken. Dabei geht es nicht nur  
um symbolische Anerkennung, sondern 
auch um konkrete Verbesserungen: 
rechtliche Gleichstellung, faire Chancen 
im Bildungs- und Arbeitsleben sowie  
die Sichtbarkeit der positiven Beiträge 
muslimischer Frauen und Männer für  
die gesamte Gesellschaft.

Damit dies gelingt, braucht es aber nicht 
nur das Engagement der muslimischen 
Gemeinschaft, sondern auch die Bereit-
schaft der Gesellschaft, sich auf Au
genhöhe mit ihr auseinanderzusetzen. Ein 
respektvolles Zusammenleben ist keine 

Einbahnstrasse, sondern lebt vom Dia-
log, von gegenseitiger Offenheit und dem 
Mut, eigene Vorurteile zu hinterfragen.

Die positiven Erfahrungen der letzten 
Jahre, von der Zusammenarbeit mit den 
Kantonen über die Schaffung muslimi-
scher Grabfelder bis hin zu öffentlichen 
Begegnungsanlässen, machen jedoch 
deutlich, welches Potenzial in einer offe-
nen und kooperativen Haltung liegt. 
Basel kann ein Ort sein, an dem Unter-
schiede nicht trennen, sondern berei-
chern.

Die Basler Muslim Kommission wird auch 
künftig versuchen, konsequent daran  
zu arbeiten, muslimisches Leben sicht-
bar zu machen, Vorurteile abzubauen 
und den gesellschaftlichen Zusammen-
halt zu stärken. Ein solidarisches und 
vielfältiges Basel ist keine abstrakte 
Vision, sondern eine dauerhafte Aufga-
be, die jeden Tag neu angegangen 
werden muss. 

Basel ist durch seine Geschichte, seine 
Lage im Dreiländereck und seine kul
turelle Offenheit prädestiniert dafür, ein 
Ort des Miteinanders zu sein. Unter-
schiede sollen hier nicht trennen, sondern 
die Stadt bereichern. Muslim:innen sol-
len als selbstverständlicher Teil Basels 
anerkannt und in allen Lebensbereichen 
sichtbar vertreten sein.

10/



29

Lena, 22 

«Ich habe 
Freunde 
aus allen 
Religionen, 
das macht 
Basel 
stark.»«Es ist schön, 

wenn Menschen 
neugierig sind 
und nicht
abweisend.»

Saimir, 26 

«Meine 
Arbeit 
zeigt mir, 
dass 
Integration 
möglich 
ist.»

Ediz, 19 

Zeynep, 19

«Die Vielfalt
in Basel macht 
mir Mut.»

Amra, 21

«Manchmal spüre ich, 
dass mein Kopftuch 
Barrieren schafft.»

«Ich will 
nach 
meinen 
Fähig-
keiten 
beurteilt 
werden, 
nicht 
nach 
meinem
Namen.»

Emre, 25



30

Anlaufstelle- Meldestelle FIDS:
https://fids.ch/anlaufstelle/ (24.07.2025)

Basler Muslim Kommission:
https://www.bmk-online.ch/wp/ 
(20.07.2025)

Bundesamt für Statistik, Religions
zugehörigkeit 2021-2023, in: 
https://www.bfs.admin.ch/asset/
de/34768340 (20.07.2025)

Bundesamt für Statistik, Religions
zugehörigkeit nach Kantonen, in: 
https://www.bfs.admin.ch/asset/
de/33947032 (30.9.2025)

Eidgenössische Kommission gegen 
Rassismus EKR, Antimuslimischer 
Rassismus, in: 
https://www.ekr.admin.ch/themen/ 
d126.html (24.07.2025)

Fachstelle für Rassismusbekämpfung,  
Kurzfassung zur Grundlagenstudie: 
Antimuslimischer Rassismus in der 
Schweiz: 
https://www.frb.admin.ch/de/studien-
und-berichte (20.07.2025)

Finanzdepartement Basel-Stadt, Kir-
chen und Religionsgemeinschaften, in: 
https://www.bs.ch/fd/kirchen-und-reli-
gionsgemeinschaften (30.09.2025)

Finanz- und Kirchendirektion 
Basel-Landschaft, Kirchen, in: 
https://www.baselland.ch/politik-und-be-
horden/direktionen/finanz-und-kirchen-
direktion/generalsekretariat/kirchen-1
(30.09.2025)

Islamberatung Bayern, Interview mit 
Dr. Andreas- Tunger Zanetti über musli-
misches Leben in der Schweiz, in: 
https://www.islamberatung-bayern.de/
beitrage/experteninterview-mit-dr-an-
dreas-tunger-zanetti-uber-muslimisches-
leben-in-der-schweiz (30.09.2025)

Meldestelle Stopp Rassismus: 
https://stopprassismus.ch/ (24.07.2025)

Netzwerk Antirassismus:
https://netzwerk-antirassismus.ch/ 
(24.07.2025)

SRF, Handschlag von Therwil, 
31.03.2017, in:
https://www.srf.ch/news/schweiz/hand-
schlag-von-therwil-auf-keinen-fall-neue-
gesetze-bestehende-einfach-umsetzen 
(30.09.2025)

SRF, Kopftuch, Kreuzkette, Kippah: Sind 
sie im Schulzimmer zulässig, 19.07.2025, 
in:
https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-
fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-
kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzim-
mer-zulaessig
(19.07.2025)

Trucco, Noemi / Dehbi, Asmaa / Dziri, 
Amir / Schmid, Hansjörg, Antimusli
mischer Rassismus in der Schweiz: 
Grundlagendstudie, SZIG/CSIS-Stu-
dies 12, 2025, doi: 
https://folia.unifr.ch/unifr/docu-
ments/331088

X, Aussage Beat Jans:
https://x.com/beat_jans/sta-
tus/1899766114361413964?s=20 
(28.09.2025)

Unveröffentlichte Quelle:
Bal, Beyza Nur / Karatekin, Zeynep, 
Persönliches Interview mit Andreas 
Tunger-Zanetti zu muslimischem  
Leben in der Schweiz (Fokus Basel),  
geführt am 30. Mai 2025.

Quellen 1 1/

https://www.bfs.admin.ch/asset/de/34768340
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/34768340
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/33947032
https://www.bfs.admin.ch/asset/de/33947032
https://www.bs.ch/fd/kirchen-und-religionsgemeinschaften
https://www.bs.ch/fd/kirchen-und-religionsgemeinschaften
https://www.baselland.ch/politik-und-behorden/direktionen/finanz-und-kirchendirektion/generalsekretariat/kirchen-1
https://www.baselland.ch/politik-und-behorden/direktionen/finanz-und-kirchendirektion/generalsekretariat/kirchen-1
https://www.baselland.ch/politik-und-behorden/direktionen/finanz-und-kirchendirektion/generalsekretariat/kirchen-1
https://www.srf.ch/news/schweiz/handschlag-von-therwil-auf-keinen-fall-neue-gesetze-bestehende-einfach-umsetzen
https://www.srf.ch/news/schweiz/handschlag-von-therwil-auf-keinen-fall-neue-gesetze-bestehende-einfach-umsetzen
https://www.srf.ch/news/schweiz/handschlag-von-therwil-auf-keinen-fall-neue-gesetze-bestehende-einfach-umsetzen
https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzimmer-zulaessig
https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzimmer-zulaessig
https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzimmer-zulaessig
https://www.srf.ch/news/schweiz/korb-fuer-muslimische-lehrerin-kopftuch-kreuzkette-kippah-sind-sie-im-schulzimmer-zulaessig
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/331088
https://folia.unifr.ch/unifr/documents/331088
https://x.com/beat_jans/status/1899766114361413964?s=20
https://x.com/beat_jans/status/1899766114361413964?s=20


31

Allenbach, Brigit / Sökefeld, Martin 
(Hg.) (2010): Muslime in der Schweiz. 
Seismo, Zürich.

Behloul, Samuel M. / Lathion, Stéphane 
(2007): Muslime und Islam in der 
Schweiz: Viele Gesichter einer Weltreli-
gion. In: Baumann, M. / Stolz, J. (Hg.): 
Eine Schweiz – viele Religionen. Risiken 
und Chancen des Zusammenlebens. 
Transcript, Bielefeld.  
https://www.transcript-open.de/doi/ 
10.14361/9783839405246-011

Schneuwly Purdie, M. (2024). Islam and 
Muslims in Switzerland Through the 
Prism of Religious Visibility and Islamic 
Militancy. In: Ceylan, R., Mücke, M. 
(eds): Muslims in Europe. Islam in der 
Gesellschaft. Springer VS, Wiesbaden. 
https://doi.org/10.1007/978-3-658-
43044-3_6

Schweizerische Akademie der Geistes- 
und Sozialwissenschaften (2018): Islam 
in der Schweiz – L’Islam en Suisse.  
Swiss Academies Communications 13 
(4). Zenodo. http://doi.org/10.5281/zeno-
do.1321946

Schweizerisches Zentrum für Islam und 
Gesellschaft (SZIG), Islam and Society. 
https://islamandsociety.ch/de/
(30.07.2025)

Schweizerisches Zentrum für Islam und 
Gesellschaft (SZIG), Studies, in:  
https://www.unifr.ch/szig/de/forschung/
publikationen/szig-studies.html
(30.07.2025)

Weiterführende Literatur 12/

https://www.transcript-open.de/doi/10.14361/9783839405246-011
https://www.transcript-open.de/doi/10.14361/9783839405246-011
http://doi.org/10.5281/zenodo.1321946
http://doi.org/10.5281/zenodo.1321946
https://islamandsociety.ch/de/
https://www.unifr.ch/szig/de/forschung/publikationen/szig-studies.html
https://www.unifr.ch/szig/de/forschung/publikationen/szig-studies.html


Das Projekt «Brückenbauen in der Kommune – Muslimische Teilhabe und gesell-
schaftliches Zusammenleben im DACH-Raum» ist ein Teilprojekt der Islamberatung 
in Bayern, getragen von der Eugen-Biser-Stiftung und gefördert durch die Robert 
Bosch Stiftung.


